
189

Original Neurosciences and History 2025; 13(3): 189-202

Autor para correspondencia: Dr. L. C. Álvaro González
Correo electrónico: luiscarlosalvaro@yahoo.es

Recibido: 12 febrero 2025 / Aceptado: 21 mayo 2025
© 2025 Sociedad Española de Neurología. Open Access CC BY-NC-ND 4.0.

Alteraciones de la identidad corporal en obras literarias seleccionadas 
de los siglos XIX y XX
L. C. Álvaro González
Médico neurólogo jubilado. Servicio de Neurología. Hospital de Basurto, Bilbao, España. Departamento de Neurociencias. Universidad del País Vasco/Euskal Herriko 
Unibertsitatea, Leioa, España

Introducción y objetivos

De acuerdo con el diccionario de la Real Academia 
Española, la identidad queda definida, en su segunda 
acepción, como el “conjunto de rasgos propios de un in-
dividuo o de una colectividad que los caracterizan frente 
a los demás”. Esta caracterización individual trae consigo 
la necesidad de una conciencia de una persona de ser ella 
misma y distinta de las demás, según se lee en la tercera 

acepción del mismo diccionario1. De modo que ya el 
lenguaje nos está introduciendo en la identidad como 
una función básica de la conciencia. Esta no sería sino 
el conocimiento de sí mismo (pues conciencia viene de 
scientia, es decir, ciencia o conocimiento, con el prefi-
jo cum, o con, que remite al sujeto o referente scientia2). 
Sólo gracias a esta conciencia o conocimiento de sí mis-
mo podrá constituirse el yo, o self, para así poder después 

RESUMEN

Introducción y objetivos. El establecimiento de la identidad es una función esencial de la mente. Permite 
identificar rasgos propios para así poder diferenciar el yo (self) de los otros y del ambiente (other). La semiología 
de las alteraciones de identidad está bien perfilada, siendo las principales los delirios de negación propia 
(síndrome de Cotard) o de los otros (síndrome de Capgras), las experiencias extracorporales y cercanas a la 
muerte y los desdoblamientos corporales en forma de alucinaciones especulares, propias de la figura del doble o 
del Doppelgänger. Se encuentran en descripciones literarias de diversos géneros, especialmente de los siglos XIX 
y XX. Nuestro propósito es describir los hallazgos encontrados.
Métodos. Fruto de nuestras lecturas hemos hallado diversos descubrimientos relativos a esas patologías. Se han 
extraído, reseñado y analizado con perspectiva de semiología neurológica.
Resultados. 1) En Los demonios, de Fedor Dostoievski, un síndrome de Capgras, anterior en 50 años a la descripción 
de Capgras y Lachaux como delirio de Sosias. 2) En La muerte de Iván Ilich, de Leo Tolstoy, una experiencia 
cercana a la muerte muy sugestiva de extracorporal. 3) En el libro de divulgación de Alejandro Luria Pequeño 
libro de una gran memoria, un desdoblamiento corporal producido a voluntad en un sujeto real. Segregaba su 
mente del cuerpo físico y evitaba así el dolor en el dentista. 4) En Las ruinas circulares, cuento fantástico de Jorge 
Luis Borges, la trama se sustenta en la génesis de un individuo que, desde los sueños, sería injertado en la realidad 
con rasgos del soñador. 5) En el cuento La folle (La loca), de Guy de Maupassant, el personaje central sufre un 
abandono corporal que le lleva al fallecimiento tras un cuadro depresivo y febril, trasunto de una ideación de 
muerte propia que apunta a un síndrome de Cotard.
Conclusión. La literatura es pionera en descripciones que son anteriores a la clínica, como en el caso de 
Los demonios o en otros citados. Los hallazgos nos han permitido revisar la historia de estos trastornos y las 
interacciones con áreas frontera (antropología cultural, neuropsicología o filosofía). Resaltamos la riqueza hallada 
y sugerimos ideas para continuar esta línea de trabajo.
PALABRAS CLAVE
Alteraciones de identidad corporal, literatura siglos XIX y XX, síndrome de Capgras, síndrome de Cotard, 
experiencias extracorporales

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


L. C. Álvaro González

190

reconocer al otro, u other, entendiendo por tal a los otros 
y al exterior en general.

Con tres verbos básicos podemos caracterizar la comple-
jidad de la conciencia: “ser consciente”, es decir, saber lo 
que nos ocurre y lo que nos pasa, a nuestro alrededor y 
a nosotros mismos, “estar conscientes”, por lo tanto, des-
piertos y atentos, y “tener conciencia”, que como seres so-
ciales que somos nos sitúa en un plano moral o normati-
vo con respecto a nuestros actos. Desde una perspectiva 
lingüística, en español se distingue este sentido moral 
para diferenciar el bien y el mal —la conciencia propia-
mente dicha— de la consciencia, que haría referencia a 
los dos primeros significados expuestos: ser consciente y 
estar consciente. En la práctica, tiende a utilizarse el tér-
mino conciencia de manera casi universal3.

Como neurólogos vamos a centrarnos en la conciencia 
como conocimiento de uno mismo y de los otros (el ser 
conscientes), del que deriva la identidad corporal propia, 
diferenciada de lo que nos rodea en general, incluyendo 
a los otros. Sobre esta conciencia y sobre la identidad que 
genera existen alteraciones diversas, con una semiología 
propia. Están consolidadas en la neurología clínica y a 
su vez pueden identificarse en diferentes textos literarios. 
Las alteraciones más conocidas (tabla 1) son los delirios 
de negación propia (síndrome de Cottard) o de los otros 
(síndrome de Capgras), las experiencias extracorporales 
y cercanas a la muerte y los desdoblamientos corporales 
en forma de alucinaciones especulares, propias de la fi-
gura del doble o del Doppelgänger, para las que reserva-
mos otro artículo. Aquí nos centraremos en las primeras, 
las referidas a las alteraciones de la identidad propia o 
de los que nos rodean y a los fenómenos cercanos a la 
muerte. Nuestro objetivo será describir los hallazgos de 
alteraciones corporales propias y ajenas en la literatura 
de los siglos XIX y XX. 

Métodos

Fruto de nuestras lecturas literarias, siempre acompaña-
das por la curiosidad del neurólogo, en el curso de los 
años hemos encontrado varias descripciones que nos 
resultaban muy sugestivas de corresponderse con alte-
raciones de la identidad corporal. Se trata de lecturas 
fundamentalmente de escritores clásicos universales que 
este autor considera de impacto por su aportación con-
firmada a la historia de la literatura, en este caso de los 
siglos XIX y XX. Se ha considerado que existía relevan-
cia neurológica cuando de la lectura surgían hallazgos 

propios de nuestra disciplina clínica, es decir, que esos 
datos fueron incidentales y —en este caso— no el obje-
tivo primario de la lectura. Por tanto, para este artículo, 
las lecturas se seleccionaron con criterio fundamental-
mente retrospectivo tras haber identificado y señalado 
semiología médica y neurológica. Aquí nos centraremos 
en la que se corresponde con criterios clínicos clásicos 
de alteraciones de identidad corporal. Se señalaron y 
seleccionaron para ser analizadas ahora con perspecti-
va semiológica neurológica4. Las descripciones debían 
ajustarse a criterios clínicos válidos de acuerdo con las 
descripciones de bibliografía específica, que aportamos. 
Se exponen a continuación. 

Resultados

1) Los demonios, de Fedor Dostoievski

En la novela, hay un diálogo entre el personaje de 
María Timoféyevna y su marido Nikolai Vsévolodovich 
Stavrogrin, que es el personaje central del libro5(p361-362). Es 
este:

—¿Quién sabe quién eres y de dónde has salido? 
¡Sólo mi corazón, durante estos cinco años […], 
sólo mi corazón ha presentido toda esta intriga! Y 
yo he estado aquí sentada tratando de adivinar qué 
especie de búho ciego vendría al cabo. No, querido, 
eres un mal actor; peor que mi Lebiadkin. Saluda en 
mi nombre a la condesa y dile que mande a alguien 
mejor que tú. Dime, ¿te ha tomado a sueldo? ¿Te ha 
dado trabajo en la cocina como obra de caridad? 
¡Conozco bien vuestro engaño! ¡Os entiendo bien a 
todos, hasta al último de vosotros! 
Él la agarró fuertemente del brazo, por encima del 
codo, pero ella rompió a reír en sus barbas:
—Te pareces mucho a él, sí, mucho, y hasta puede 
que seas pariente suyo. ¡Qué gente tan ladina! Pero 
mi hombre es un gavilán y un príncipe, mientras que 
tú no eres más que un lechuzo y un mercachifle […]. 
Tan pronto como vi esa cara vulgar cuando me caía 
y tú me levantaste […] fue como si en el corazón se 
me hubiera metido un gusano. ¡No es él, me dije, no 
es él! Dime, impostor, ¿cuánto dinero te han dado? 
Te tuvieron que dar mucho para que consintieras en 
hacer el papel. Yo no te hubiera dado un ochavo. ¡Ja, 
ja, ja!, ¡ja, ja, ja!
—¡Idiota!, gritó Nikolai Vsévolodovich rechinando los 
dientes y agarrándola del brazo con mayor fuerza aún.
—¡Largo de aquí, impostor! —gritó ella, 
imperiosa—. ¡Soy la esposa de un príncipe y no me 
espanta tu cuchillo!



Alteraciones de la identidad corporal en obras literarias de los siglos XIX y XX 

191

—¿Cuchillo?
—Sí, cuchillo, traes un cuchillo escondido. Tú creíste 
que estaba dormida, pero lo vi. Lo sacaste cuando 
entrabas en el cuarto.

—¿Qué has dicho, desgraciada?, ¿qué sueños tienes?

Estamos ante un cuadro delirante en el que la esposa in-
terpreta que el que aparece como su marido no es más 
que un mal actor. Hasta en dos ocasiones afirma que es 
un impostor, un sujeto vulgar que estaría a mucha distan-
cia de la nobleza propia de su esposo. Actuaría pagado y 
buscaría matarla con un cuchillo que, estaba convencida, 
llevaba. La descripción se corresponde con un síndro-
me de Capgras, en el que la paciente creería firmemente 
que quienes la rodean no son sus familiares, que en esta 
entidad casi siempre se suponen muertos, sino sujetos 
en todo similares que suplantan a la familia verdadera 
al mantener los rasgos físicos originales. Se trataría de 

auténticos impostores, un término que curiosamente re-
pite dos veces el personaje de María Timoféyevna. Los 
suplantadores o sosias tendrían el objetivo de adueñar-
se del sujeto y de sus bienes, incluso asesinándolos, tal 
como nuestro personaje piensa de ella misma, objetivo 
de un puñal inexistente. Esto generará el natural sufri-
miento añadido al paciente, como ocurre en la novela al 
personaje de María Timoféyevna.

2) La muerte de Iván Ilich, de León Tolstoy

En esta novela corta, al final de la misma se lee el mo-
nólogo interior del personaje en el momento previo a su 
falleciamiento6. Dice así:

Buscaba su anterior y habitual temor a la muerte y 
no lo encontraba. “Dónde está?, ¿qué muerte?”. No 
había temor alguno porque tampoco había muerte.
En lugar de muerte había luz.

Tabla 1. Sistematización de las principales alteraciones de la identidad corporal.

Síndrome de Cotard Jules Cotard (1880) Negación (corporal, 
anímica, global o de partes 
corporales)

Trastornos emocionales 
graves, esquizofrenia, 
demencias 
degenerativas

Córtex 
temporoparietal 
derecho

Guy de Maupassant 
en el cuento La folle 
(La loca)

Síndrome de Capgras Capgras y Reboul-
Lachaux (1923)
Dostoievski en Los 
demonios (1873)

Delirio de Sosias o del 
impostor (nombre más 
adecuado y justo: delirio de 
Timoféyevna)

Demencias 
degenerativas, tóxicos, 
esquizofrenia

Giro fusiforme, 
sistema límbico 
(amígdala), 
conexión entre 
ambos

Fedor Dostoievski 
en Los demonios

Experiencias 
extracorporales 
(autoscopia, 
heautoscopia, ambas)

Lhermitte (1951)
Hécaen (1957)
Lukanowicz (1958)
Alfred de Musset en 
el poema La nuit de 
décembre (1835)

Desdoblamiento corporal 
Alejandro Luria en S o 
Salomón (personaje real)

Experiencias cercanas 
a la muerte

Unión parieto-
temporo-occipital 
uni- (derecha) o 
bilateral

Leo Tolstoy en La 
muerte de Iván Ilich

Síndrome de Frégoli Courbon y Fail 
(1927)

Las personas próximas al 
paciente son sentidas como 
perseguidoras disfrazadas. 

Esquizofrenia, 
trastornos 
emocionales

Desconocido No existe.

Síndrome de 
intermetamorfosis

Courbon y Tusquets 
(1932)

La persona A se convierte 
en B, B se transforma en C, 
C vuelve a ser A, etc.

Esquizofrenia, 
infartos cerebrales 
extensos

Córtex 
temporoparietal 
derecho

No existe.

Ilusión de dobles 
subjetivos

Chistodoulou (1978) Existen dobles físicos 
exactos en uno mismo 
formados a partir de 
personas del entorno. 

Esquizofrenias, 
diversas lesiones en 
hemisferio derecho

Córtex 
temporoparietal 
derecho

No existe.

SÍNDROME DESCRITO POR CORE DEL DELIRIO CAUSAS COMUNES TOPOGRAFÍA
LESIONAL

DESCRIPCIÓN
DEL AUTOR EN
LA LITERATURA

Modificado de Álvaro3(p109).
No se incluye en la tabla el cuento de Borges tratado en el texto Las ruinas circulares, por formar parte de los desdoblamientos corporales en forma de Doppelgänger, asunto 
de otro artículo futuro en esta misma publicación; tampoco el síndrome antisosias propio de las redes sociales (ver discusión), que por sí solo merece un estudio.



L. C. Álvaro González

192

—¡Con que es eso! —dijo de pronto en voz alta—. 
¡Qué alegría!
Para él todo esto ocurrió en un sólo instante, y el 
significado de ese instante no se alteró. Para los 
presentes la agonía continuó durante dos horas más. 
Algo borbollaba en su pecho, su cuerpo extenuado 
se crispó bruscamente, luego el borbolleo y el 
estertor se hicieron menos frecuentes.
—¡Éste es el fin! —dijo alguien a su lado—.
Él oyó estas palabras y las repitió en su alma.
—Este es el fin de la muerte” —se dijo—. La muerte 
ya no existe.
Tomó un sorbo de aire, se detuvo en medio de un 
suspiro, dio un estirón y murió.

La descripción se corresponde con una experiencia 
mental propia del final de la vida. Es característica la vi-
sión de luz, muchas veces blanca y brillante, como se des-
prende de la descripción del novelista. Es habitual que en 
estos estados la sensación sea de alegría, tal como ocurre 
aquí, en contraste con el pesar y sufrimiento que invaden 
al personaje a lo largo de su grave enfermedad. Además, 
al afirmar que “este es el fin de la muerte, la muerte ya 
no existe”, es intuitiva la existencia de una experiencia 
extracorporal en forma de autoscopia, de modo que la 
mente se desprendería del cuerpo y con ella el sujeto se 
observaría en la distancia, en ese cuerpo extenuado y 
borbollante que el lector ve también. Así, desprendida, 
la mente se asegura que la muerte no existe, que el final 
es el de ella misma, no el de la mente/alma de Iván Illich. 

3) Salomón, el paciente vitalicio de Alejando Luria

El Pequeño libro de una gran memoria7 está dedicado 
casi en su integridad a S, o Salomón, un sujeto al que 
el prestigioso neurocientífico siguió durante más de 30 
años. Poseía una memoria prodigiosa, que despertó la 
curiosidad insaciable de Luria. Lo traemos aquí porque 
entre sus cualidades estaba la de poseer un gran control 
del propio cuerpo gracias a una mente que funciona-
ba esencialmente por mecanismos visuales asociativos. 
Gracias a estas capacidades lograba no sentir dolor, por 
ejemplo, al visitar al dentista. Para ello, Salomón simple-
mente se desdoblaba en dos seres iguales, con el segrega-
do colocado por encima del paciente original. Sobre este 
se ejecutaba la operación, indolora, porque la mente del 
sujeto se había desplazado a la del doble. La experiencia 
extracorporal es descrita así7(p217-218):

Por ejemplo, cuando voy al dentista. Sabes por 
experiencia lo que significa sentarse en el sillón y 
que te horaden una muela. Antes le tenía mucho 
miedo. Pero ahora ha resultado todo tan sencillo 
[…]. Por ejemplo, estaba sentado en el sillón del 
dentista… Pero no era yo, sino alguien distinto, era 
“él” quien estaba allí. Yo, S, observaba de pie cómo 
a él le perforaban la muela… ¡Qué me importa si le 
hacen daño! […] no me lo hacen a mí, sino a “él” 
[…] y no siento ningún dolor.
Experimento realizado el 30 de enero de 1935.

4) Las ruinas circulares, de Jorge Luis Borges

Este relato es parte de su libro Ficciones. En el cuento se 
narra la historia de un personaje sin nombre que llega 
al espacio de unas ruinas que sabe fueron lugar de ado-
ración de sus antepasados, un templo sagrado. Veremos 
desarrollarse la trama en la que este personaje, que ca-
rece de nombre, hace saber al lector su propósito: crear 
una criatura propia en el sueño, elaborarla con la materia 
onírica como si fuera un escultor. Con la ayuda de un 
dios, terminará por desdoblarse a sí mismo en el sue-
ño, transformado en un fantasma de barro que se creerá 
real, como el soñador. Esta creación por desdoblamiento 
onírico abocará al descubrimiento del origen común del 
mago y del fantasma de barro, pues ambos son soñados, 
uno por el hombre sin nombre, y este a su vez por su 
dios, en un universo que se presenta como terrorífica-
mente real y onírico a la vez dentro de una narración de 
lógica literaria aplastante. Veámoslo con las palabras de 
Borges8: 

[…] el recinto circular […] que tuvo alguna vez 
el color del fuego y ahora el de la ceniza […] un 
templo que devoraron los incendios antiguos […]. 
Sabía que ese templo era el lugar que requería su 
invencible propósito […]. 
El propósito que lo guiaba no era imposible, aunque 
sí sobrenatural. Quería soñar un hombre: quería 
soñarlo con integridad minuciosa e imponerlo a 
la realidad. Este proyecto mágico había agotado 
el espacio entero de su alma; si alguien le hubiera 
preguntado su propio 	nombre o cualquier rasgo 
de su vida anterior, no habría acertado a responder 
[…]. 
Al principio los sueños eran caóticos; poco después, 
fueron de naturaleza dialéctica. […] nubes de 
alumnos taciturnos fatigaban las gradas […] 
redimiría a uno de ellos de su condición de vana 
apariencia y lo interpolaría en el mundo real […].



Alteraciones de la identidad corporal en obras literarias de los siglos XIX y XX 

193

Una tarde […] licenció para siempre el vasto colegio 
ilusorio y se quedó con un solo alumno. Era un 
muchacho taciturno, cetrino, díscolo a veces, de 
rasgos afilados que repetían los de su soñador.

Confrontado con las dificultades de su difícil tarea, el 
hombre que sueña deja pronto de soñar y en una tarde se 
percata de que no había soñado:

Comprendió que el empeño de modelar […] los 
sueños es el más arduo […]. Comprendió que un 
fracaso inicial era inevitable. […] buscó otro método 
de trabajo. […] Luego, en la tarde, se purificó […]. 
Casi inmediatamente, soñó con un corazón que 
latía. […] 
Antes de un año llegó al esqueleto, a los párpados. 
[…] Soñó un hombre íntegro, un mancebo, pero éste 
no se incorporaba ni hablaba ni podía abrir los ojos. 
[…] ese Adán de polvo era el Adán de sueño que las 
noches […] habían fabricado.

La creación de ese personaje por el mago no adquiere 
vida, por lo que este destruye su obra y, a los pies de una 
estatua de las ruinas, implora el socorro de su dios. 

Ese múltiple dios le reveló que su nombre terrenal 
era Fuego, […] y que mágicamente animaría al 
fantasma soñado, de suerte que todas las criaturas, 
excepto el Fuego mismo y el soñador, lo pensaran 
un hombre de carne y hueso. […] En el sueño del 
hombre que soñaba, el soñado se despertó. 
[…] Gradualmente lo fue acostumbrando a la 
realidad. 
[…] El propósito de su vida estaba colmado; el 
hombre persistió en una suerte de éxtasis. Al cabo 
de un tiempo […], lo despertaron dos remeros a 
medianoche: […] le hablaron de un hombre mágico 
en un templo del Norte, capaz de hollar el fuego y de 
no quemarse. 

En ese momento de la narración se percata de que el 
Fuego (y él mismo) son las únicas criaturas que conocen 
que su hijo era un fantasma: 

Temió que su hijo meditara en ese privilegio 
anormal [no arder con el fuego por ser un fantasma] 
y descubriera de algún modo su condición de mero 
simulacro. No ser un hombre, ser la proyección 
del sueño de otro hombre ¡qué humillación 
incomparable, qué vértigo! […]
El término de sus cavilaciones fue brusco, […] 
luego […] se repitió lo acontecido hace muchos 
siglos. Las ruinas del santuario del dios del Fuego 
fueron destruidas por el fuego. […] Caminó contra 

los jirones de fuego. […] éstos lo acariciaron y 
lo inundaron sin calor y sin combustión. […] 
comprendió que él también era una apariencia, que 
otro estaba soñándolo. 

5) La folle (La loca), de Guy de Maupassant

Maupassant es autor de cuentos fantásticos, entre los que 
figuran los que una editorial francesa ha agrupado acer-
tadamente bajo el nombre de Cuentos sobre el suicidio, 
entre los que se cuenta La loca9, que traemos aquí por 
su semiología. Extractamos las partes con contenido que 
consideramos de valor clínico:

J’ avais alors pour voisine une espèce de folle, dont 
l’ esprit s’ était égaré sous les coups du malheur. Jadis, 
à l’ âge de vingt-cinq ans, elle avait perdu, en un seul 
mois, son père, son mari et son enfant nouveau-né. 
[…] 
La pauvre jeune femme, foudroyée par le chagrin, 
prit le lit, délira pendant six semaines. 	 Puis, une 
sorte de lassitude calme succédant à cette crise 
violente, elle resta sans mouvement, mangeant à 
peine, remuant seulement les yeux. Chaque fois 
qu’ on voulait la faire lever, elle criait comme si on 
l’ eût tuée. On la laissa donc toujours couchée, ne la 
tirant de ses draps que pour les soins de sa toilette et 
pour retourner ses matelas. […]
Pendant quinze années, elle demeura ainsi fermée 
et inerte.
La guerre vint  ; […] les Prussiens pénétrèrent à 
Cormeil. […] l’ officier d’ à côté […] n’ en crut rien 
sans doute, et s’ imagina que la pauvre insensée ne 
quittait pas son lit par fierté, pour ne pas voir les 
Prussiens […].
Et bientôt on vit sortir un détachement qui 
soutenait un matelas comme on porte un blessé. 
Dans ce lit qu’ on n’ avait point défait, la folle, 
toujours silencieuse, restait tranquille, indifférente 
aux événements tant qu’ on la laissait couchée. Un 
homme par derrière portait un paquet de vêtements 
féminins. […]
On ne revit plus la folle. Qu’ en avaient-ils fait? Où 
l’ avaient-ils portée! […]
Et soudain je compris, je devinai tout. Ils l’avaient 
abandonnée sur ce matelas, dans la forêt froide et 
déserte; et, fidèle à son idée fixe, elle s’ était laissée 
mourir sous l’ épais et léger duvet des neiges et sans 
remuer le bras ou la jambe.
[…] Et je fais des voeux pour que nos fils ne voient 
plus jamais de guerre.



L. C. Álvaro González

194

Figura 1. Imagen de dominio público de Jean Capgras. Describió el 
síndrome que lleva su nombre como síndrome o delirio de Sosias. Lo hizo 
junto al médico interno Jean Reboul-Lachaux, del que no hemos hallado 
imágenes en la web.

[Tenía entonces por vecina a una especie de loca, 
cuyo espíritu se había trastornado tras sufrir varias 
desgracias. Tiempo ha, a los veinticinco años, había 
perdido, en un solo mes, a su padre, a su marido y a 
su hijo recién nacido. […]
La pobre joven, hundida por la pena, se quedó en 
la cama, delirando durante seis semanas. Después, 
una especie de laxitud y calma sucedieron a las 
crisis violentas y se quedó sin moverse, sin apenas 
comer y sin menear más que los ojos. Cada vez que 
se intentaba levantarla, gritaba como si la hubiesen 
herido. Así que la dejaron encamada, sin sacarla del 
lecho nada más que para su limpieza, para después 
retornarla de inmediato a la cama. […]
Durante quince años permaneció así, encerrada e 
inerte.
Vino la guerra; […] los prusianos penetraron en 
Cormeil. […] El oficial de al lado […] sin duda 
no creyó nada de la historia y se imaginó que la 
pobre loca actuaba así por orgullo, para no ver a los 
prusianos […].
Pronto se vio a un destacamento sacar un colchón, 
que llevaban como se hace con los heridos. Sobre 

ese lecho que no se había desecho lo más mínimo, 
la loca, absolutamente silenciosa, permanecía 
tranquila, indiferente a todo suceso con tal de que se 
la dejara acostada. Por detrás, un hombre llevaba un 
paquete con ropa de mujer.
[…]
No se vio más a la loca ¿Qué habían hecho de ella? 
¡Dónde la habían llevado! […]
De pronto comprendí, lo adiviné todo. La habían 
abandonado sobre el colchón, en el bosque frío y 
desierto; y fiel a su idea fija, se había dejado morir 
bajo la espesa y ligera capa de nieve, sin remover 
siquiera un brazo o una pierna.
[…] Y yo hice votos para que nuestros hijos no 
vieran más una guerra. (traducción al español del 
autor)]

La descripción de Maupassant nos deja un sabor amargo, 
a tristeza contenida por la crueldad de la guerra, que el 
escritor termina despreciando. Ese sentir, que va impreg-
nando el ánimo del lector, se sustenta sobre una descrip-
ción de valor clínico: una paciente con un cuadro de mu-
tismo, inmóvil, aseada y alimentada por terceros durante 
quince años. Las líneas finales, en las que nos cuenta que 
“fiel a su idea fija se había dejado morir” (la negrita es 
nuestra), hacen que el cuadro sea bastante sugestivo de 
un síndrome de Cotard, que habría llevado al abandono 
de la paciente a su suerte; todo ello de aparición tras un 
síndrome depresivo reactivo, mayor, la situación más co-
mún precediendo a esta entidad.

Discusión

El síndrome de Capgras literario y clínico

El síndrome de Capgras fue descrito en 1921 por el psi-
quiatra francés Jean Capgras junto al entonces médico 
interno Jean Reboul-Lachaux (figura 1). Se trataba de 
una paciente que estaba convencida de que sus cinco hi-
jos habían sido secuestrados y reemplazados por otros 
cinco niños, estos enfermos, que, de hecho, fueron mu-
riendo sucesivamente. La descripción es casi de novela 
negra, pues la paciente había recurrido a la policía, que 
inició sus pesquisas de búsqueda incluso en sótanos de 
París. La intervención de Capgras y Lachaux dejó claro 
que se trataba de un cuadro delirante en el que la enferma 
se creía descendiente de Luis XVIII, del virrey de las in-
dias francesas y además millonaria desprovista de su for-
tuna tras ser robada y engañada por otros impostores10. 
Al cuadro lo denominaron síndrome de Sosias. Con ello 



Alteraciones de la identidad corporal en obras literarias de los siglos XIX y XX 

195

hacían referencia al personaje de la obra Anfitrión, de 
Plauto. Sosias era el criado del general Anfitrión. Con el 
fin de seducir a la bella Alcmena, esposa del general, se 
disfraza para adquirir un parecido extraordinario con el 
general, con el que llega a ser confundido3. De ahí que 
sosia sea un término incorporado al lenguaje común con 
el significado de doble o clon de otro1, al que puede imi-
tar o suplantar.

Es importante prestar atención al detalle de las fechas 
de la novela de Dostoievski, 1872, y de la descripción 
de Capgras-Lachaux, que es de 1923, por tanto 51 años 
posterior a la del novelista ruso. En nuestra opinión, la 
descripción del escritor es más precisa y acertada, pues el 
personaje carecía de conciencia de su alteración de iden-
tidad, auténticamente delirante, mientras que el Sosias 
de Plauto habría actuado de manera voluntaria e inte-
resada. No parece probable que los dos médicos fran-
ceses conocieran la novela citada. De haberlo hecho, su 
cuadro, en justicia, más que síndrome o delirio de Sosias 
debería haberse denominado síndrome de Timoféyevna, 

el nombre del personaje de Dostoievski. Como ha ocu-
rrido en otras ocasiones en medicina y en neurología, la 
capacidad de observación de los escritores narradores se 
anticipó en bastantes años a la descripción clínica pro-
piamente dicha10. Es de justicia identificarlo y reconocer-
lo, por más que los nombres consolidados permanezcan.

Hasta el último cuarto del siglo XX el síndrome de 
Capgras era patrimonio de la psiquiatría, especialmente 
en el contexto de la esquizofrenia u otros cuadros psicó-
ticos. Durante muchos años se atribuyó a mecanismos 
psicodinámicos de sentimientos ambivalentes hacia 
las personas del entorno. Con el delirio se reduciría la 
tensión entre el impulso tanático y el amoroso, pues en 
nuestra sociedad resulta más fácil creerse víctima de un 
engaño o suplantación que aceptar los deseos auténticos 
de matar a un ser querido11. Desde finales del siglo XX 
el cuadro entra de lleno en la arena neurológica, al reco-
nocerse etiologías propias de la neurología clásica entre 
las causantes del mismo12. Así, se ha descrito asociado a 
migraña13, tumores14 y drogas o fármacos15. Pero es sobre 

Figura 2. A la izquierda, retrato de Fedor Dostoievski, de Vasily Pérov (1872), en una imagen de dominio público. A la derecha, portada de su 
obra Los demonios, en la edición en español utilizada para este trabajo. En justicia, el síndrome o delirio de Capgras o de Sosias debería llamarse 
de Tomoféyevna o de Dostoievski, por aparecer descrito medio siglo antes de Capgras en el personaje de la novela. 



L. C. Álvaro González

196

todo en relación con las enfermedades neurodegenera-
tivas16,17 donde el cuadro se observa de manera común, 
hasta el punto de que hoy este síndrome resulta tan fa-
miliar a la neurología como a la psiquiatría, pues no hay 
neurólogo que no lo haya observado, especialmente en 
demencias18,19. Este largo recorrido comenzaba en la 
historia oficial hace un siglo con Capgras-Lachaux, sin 
tener en cuenta que en realidad había emergido medio 
siglo antes con la genialidad de Dostoievski (figura 2).

Las experiencias extracorporales: semiología clínica y 
presencia en el arte

Las experiencias extracorporales incluyen fenómenos 
como la autoscopia o la heautoscopia. Fueron descritas 
a mediados del siglo XX por la neurología clásica fran-
cesa en publicaciones de Lhermitte20 y Hécaen21 y sis-
tematizadas algo después en publicaciones en inglés de 
Lukianowicz22. Más recientemente, Olaf Blanke posee 
una larga trayectoria de investigación en la búsqueda del 
origen y mecanismos de estos fenómenos. Ha podido 
demostrar que la unión parieto-temporo-occipital, de 
uno (preferentemente del lado no dominante) o de los 
dos lados, está activa durante los mismos, de modo que 
se considera fundamental en su génesis. Dentro de estas 
experiencias, la neurología clásica distingue los fenóme-
nos de autoscopia y heautoscopia citados y las OBE (del 
inglés out-of-body experiences), o experiencias extracor-
porales propiamente dichas. En la primera, la autoscopia, 
el cuerpo desdoblado estaría frente al original, siendo en 
este en el que residiría la conciencia; ambos permanece-
rían en pie. En contraste, en las OBE el cuerpo original 
permanece tumbado mientras que la conciencia estaría 
en el doble que se segrega, este elevado en horizontal so-
bre el original, en una auténtica levitación que retrotrae 
a la doctrina cristiana. En estas OBE el “alma” escaparía 
del cuerpo, casi siempre moribundo, al ser una experien-
cia mental propia sobre todo de los momentos cercanos 
a la muerte. Cerca de la mitad de los casos se asocian 
a afectación visual, en forma de deslumbramientos bri-
llantes y a veces de auténticas alucinaciones23, visuales e 
incluso auditivas o kinestésicas24. El caso de la descrip-
ción de Tolstoy sugiere precisamente una asociación de 
estos fenómenos visuales de luces y brillos con una OBE 
e incluso con una heautoscopia, que no es sino el inter-
cambio y oscilación ente la autoscopia y la OBE.

Estas experiencias mentales son propias del final de la 
vida, aunque no exclusivas, pues pueden ser también de 
origen tóxico o secundarias a lesiones estructurales de las 

áreas de la unión parieto-temporo-occipital. Tienen una 
expresividad sin duda influenciada por factores sociales 
o culturales, por lo que han sido y son objeto de estudio 
por diversas disciplinas, tales como la antropología, la fi-
losofía o la psicología. Pueden acercarse al misticismo, al 
éxtasis25 o a doctrinas pseudoreligisoas como la teosofía. 
Así, no sorprende la representación de estos fenómenos 
en manifestaciones artísticas pictóricas clásicas (figu-
ra 3) o abstractas (ver obra de la pintora sueca Hilma 
af Klint26), así como en la creación literaria. Como en el 
caso del síndrome de Capgras, la literatura fue pionera 
en su descripción. En 1902, Binet y Sollier publicaban 
una serie de 12 casos propios, la mayoría secundarios a 
delirios de persecución o a diferentes tipos de histeria27. 
Pues bien, al final de esa publicación aportan el poema 
de Alfred de Musset La nuit de décembre, en el que iden-
tifican la semiología de una autoscopia. El poema forma 
parte de la obra más amplia Les nuits, que el poeta ha-
bía escrito entre 1835 y 1837 tras su ruptura con George 
Sand. En este caso, no hay nombre propio para estos fe-
nómenos de alteración de la identidad corporal, que, de 
nuevo y en justicia, podrían diferenciarse de aquel del 
poeta francés Musset (su descripción precede en un siglo 
largo a la sistematización clínica) o, en todo caso, de los 
de los prestigiosos psicólogos Binet y Sollier (su publi-
cación antecede en medio siglo a la semiología vigente 
desde los años 50 del pasado siglo20-22).

Algo similar ocurre con el personaje paciente del pa-
dre de la neuropsicología, Alexander Luria. Se recoge 
en la que es probablemente su obra de divulgación más 
importante7. El propio Oliver Sacks reconoció la in-
fluencia de este libro, que llegó a ser decisiva para que 
se decidiera a hacer neurología de divulgación28. Como 
su maestro Luria, Sacks dedicaba años a sus pacientes, 
con los que pasaba temporadas o viajaba antes de con-
vertirlos en personajes de sus geniales ensayos. El caso 
de Salomón era extraordinario por poseer una mente 
sinéstésica, con formas complejas y muy diferentes que 
incluían combinaciones visuoauditivas, olorosas-táctiles 
y otras. Gracias a esta cualidad desarrolló una técnica ei-
dética que le permitía colocar cualquier objeto, palabra 
o idea de su imaginación en una ubicación concreta del 
espacio ordenado de su mente. Su mente visual asociaba 
sensaciones. Vinculaba cualquier contenido semántico, 
previamente marcado o etiquetado con una sensación, 
con el espacio parcelado de su mente visual. De ahí su 
capacidad extraordinaria para no olvidar, que tanto fas-
cinó a Luria. Esa mente sinestésica era la que a su vez le 



Alteraciones de la identidad corporal en obras literarias de los siglos XIX y XX 

197

Figura 3. Imagen de dominio público del cuadro de El Greco El entierro del conde de Orgaz (1586-1588). La parte inferior representa la vida 
terrenal, en la que el conde muerto es enterrado, mientras que la parte superior simboliza la vida ultraterrenal, con la figura cenital de Cristo, 
acogedor de almas. En el centro, el alma del Conde, desprendida del cuerpo muerto, adoptaría la forma adecuada para renacer a la vida, la de 
crisálida, elevada por un ángel. La luminosidad muda desde los tonos fríos y oscuros de la base a la explosión del blanco del nivel superior. Es un 
excelente ejemplo para entender la influencia cultural en la expresividad de los fenómenos autoscópicos y experiencias extracorporales. 



L. C. Álvaro González

198

permitía tener un control extraordinario sobre su propio 
cuerpo. De este modo conseguía, por ejemplo, imaginar 
que corría tras alguien y a la vez comprobar que su co-
razón saltaba de 70 a 100 latidos por minuto, o lograba 
que sus manos tuvieran diferente temperatura al imagi-
nar que una estaba en agua fría y otra en el fuego. Por 
este mismo procedimiento imaginó que, en la consulta 
del dentista, su mente se desprendía de su cuerpo. Este 
sería “él”, al que Salomón observaba sin dolor gracias a la 
distancia del desprendimiento autoscópico, pues la men-
te estaba disgregada del cuerpo original sobre el que se 
intervenía y no podría sentirlo. Se trata de una auténtica 
experiencia extracorporal inducida a voluntad.

De los despegamientos autoscópicos al Doppelgänger: una 
introducción

Un paso más allá del desdoblamiento voluntario de 
Salomón —personaje real llevado a la literatura ensa-
yística— llegamos a la ficción y al maestro Jorge Luis 
Borges. En su obra, uno de los elementos más impor-
tantes es precisamente la identidad. A esos efectos, en 
sus análisis recurrirá una y otra vez a los espejos como 
metáfora, al otro como reflejo desdoblado, a los sueños, 
a la supervivencia en el tiempo del original o del reflejo 
y a la memoria como trasfondo común de sus descrip-
ciones. De la interacción de variaciones de todos estos 
elementos surgirán sus mejores cuentos, entre los que 
se cuentan Las ruinas circulares. En él vemos que, en 
primer lugar, el personaje principal, el soñador, carece 
de nombre, en contraste con el soñado, al que denomi-
na acertadamente Adán, y con el dios de aquel, Fuego, 
nombre que abarca el fuego (con minúscula), que será 
el elemento revelador de la historia. El anonimato del 
soñador es angustiante, pues nos abarcaría a todos, in-
cluidos los lectores. Es destacable que el Adán soñado 
se desdobla en una criatura con los “rasgos afilados que 
repetían los de su soñador”. Por tanto, el soñador se re-
pite a sí mismo, en un desdoblamiento que vehiculará a 
través del sueño para imponerlo en la realidad como una 
criatura de carne y hueso, pues sólo el soñador y su dios 
(Fuego) sabrían de su existencia. Acertadamente, el so-
ñador creador experimentará un fracaso inevitable, pues 
en la tradición cristiana (que es la de Borges) únicamente 
Dios tiene el poder de crear. Es por ello por lo que llegará 
la revelación de su dios, Fuego, gracias al cual ejecutará 
finalmente la creación, que no puede ser sino Adán, este 
de la materia de los sueños.

La intrusión de la ficción en la realidad es una invención 
de Borges, un subgénero propio que se repite en otras 
destacadas obras (por ejemplo, en Tlön, Uqbar, Orbis 
Tertius o en Pierre Menard, autor del Quijote). Esta in-
vención borgiana habría sido utilizada por otros auto-
res, incluidos algunos tan influyentes como Nabokov en 
una de sus mejores novelas, Pálido fuego29. Esta poderosa 
técnica literaria va más allá de la literatura, pues llega 
a constituirse en corriente filosófica dentro de la epis-
temología, la disciplina propia del conocimiento. Fue 
Descartes, con esa duda sistemática que le llevó al cogito 
del “pienso, luego existo” como única certeza, quien me-
diante aquella propuso un universo —el nuestro— en el 
que todos podríamos ser simples objetos de un sueño del 
Creador, en una estructura en la que por lo demás todo 
sería idéntico al universo que experimentamos a diario; 
alternativamente, imaginó que este mismo universo po-
dría ser el resultado de las acciones de un demonio que 
nos manipularía a voluntad, sin saberlo30. Se trata de es-
cenarios de escepticismo radical, de cuya existencia no 
se pueden tener certezas, aunque tampoco las tengamos 
de su ausencia31. A pesar de ello, el conocimiento y la 
ciencia progresan, siempre sobre fundamentos que serán 
falibles pero sólidos. La duda cartesiana y los escenarios 
de universo generados en sueños divinos o por demo-
nios manipuladores ha sido recreada en el cine en pelí-
culas como Matrix, Origen o El show de Truman. Nos lle-
varían a reflexiones similares a la de la historia de Borges 
que aquí tratamos, en la que una nueva identidad surgi-
ría por desdoblamiento onírico. Penetraría en la realidad 
como una criatura auténtica que, en un giro magistral, 
llevaría al protagonista a descubrir que él también era 
soñado por ese dios que se revela el auténtico creador de 
todo y de todos, metáforas tan visuales como verbales 
que surgen de la pluma de Borges como antes lo hicie-
ron del pensamiento de Descartes. En lo literario, es la 
alteración de la identidad, con una semiología propia, la 
que nos ha llevado a describir este escenario existencial, 
en un camino desde lo literario y filosófico a la materia 
propiamente neurológica.

Jules Cotard, Charcot y las locas de Maupassant

La descripción de Maupassant del cuento La loca apunta a 
un síndrome de Cotard al que podemos añadir la etique-
ta de probable: el diagnóstico diferencial queda abierto, 
pues el cuento no revela detalles suficientes como para 
para tener certeza diagnóstica. El inicio con un episodio 
delirante de seis semanas sugiere que también pudiera 



Alteraciones de la identidad corporal en obras literarias de los siglos XIX y XX 

199

tratarse de un cuadro febril, infeccioso, por ejemplo, una 
fiebre tifoidea, que está descrita precediendo al síndrome 
de Cotard32. Incluso son posibles otras entidades como 
una catatonía, un síndrome conversivo histérico (las 
histéricas de Charcot habían sido expuestas por este en 
sesiones clínicas públicas —las leçons du mardi— a las 
que Maupassant era asiduo33) u otras patologías como 
un síndrome de enclaustramiento por lesión protube-
rancial en el tronco del encéfalo, tal como se colige del 
fragmento “se quedó sin moverse, sin apenas comer y 
sin menear más que los ojos”. El diagnóstico diferencial 
es ciertamente amplio. No obstante, insistimos en que la 
voluntad de la paciente de dejarse morir y la historia pre-
via hacen que la descripción valga para fines ilustrativos 
del síndrome de Cotard. En este, el dato revelador es el 
opuesto al síndrome de Capgras, pues si en este último 
eran los allegados los que se suponían muertos, en el de 
Cotard es el propio sujeto el que se cree muerto, ya él 
mismo, ya partes de su cuerpo, que puede llegar a ampu-
tarse, convencido de que no tienen vida, incluso puede 
sentir su olor fétido, a podridas; también puede negar un 
embarazo34, o aparecer como parálisis de un miembro o 
de varios35. El descuido y abandono higiénicos y la ne-
gligencia corporal al creerse muertos pueden conducir 
al fallecimiento real si no se interviene a tiempo, como 
describe Maupassant en su personaje. En este contexto 
de convencimiento de la muerte propia, hay descritas, 
como acabamos de mencionar, autoamputaciones de 
miembros o de nariz36,37. La conocida de Van Gogh de 
su oreja se ha atribuido, entre varios orígenes posibles, a 
un síndrome de Cotard38. También existen variantes de 
Cotard con manifestaciones espirituales39. Se trata de de-
lirios de negación en los que el sujeto piensa que su alma 
está muerta o separada de su cuerpo, en un viaje iniciáti-
co que lo trasladaría a universos que pueden llegar a ser 
tanto acogedores como punitivos, las más de las veces 
acompañado por un allegado o familiar40. Nos recuer-
da al viaje del Dante en la Divina comedia, en el que se 
acompaña de Virgilio a la manera de guía que le muestra 
los tres destinos posibles del alma, con el infierno como 
culmen de la obra al revelar el sufrimiento sin salida41.

Jules Cotard (figura 4) fue un prestigioso psiquiatra, 
neurólogo y cirujano militar francés. Contó con una 
formación privilegiada, que incluyó entre sus maestros 
a Charcot42. Este exigía capacidad de aprendizaje y tam-
bién lealtad, de modo que cuestionar sus métodos como, 
por razones sólidas, hiciera Axel Munthe, suponía la ex-
pulsión del influyente servicio de La Salpêtrière43. Cotard 

aprovechó el método anatomoclínico de su maestro para 
demostrar que las lesiones secundarias a embolias en 
conejos producían atrofia cerebral, como en humanos 
adultos las secundarias a enfermedad cerebrovascular 
o en recién nacidos la atrofia por hipoxia perinatal; en 
cambio, en niños de más edad, observó que las atrofias 
hemicraneales de diversos orígenes no significaban que 
produjeran consecuencias clínicas, aun estando afecta-
das áreas del lenguaje (Jules Cotard fue contemporáneo 
de Paul Broca). Con este hallazgo estaba describiendo 
implícitamente la plasticidad del cerebro, es decir, su 
capacidad para compensar las funciones de un área le-
sionada a partir de otras indemnes, evidente sobre todo 
en la infancia. Lo hizo un siglo antes de que el término 
“plasticidad” se consolidara para el cerebro. También 
describió la afectación de conciencia secundaria a la hi-
perglucemia, es decir, los comas diabéticos, dato de gran 
relevancia, pues hasta entonces la afectación de concien-
cia se creía secundaria a lesiones estructurales propias de 
enfermedad cerebrovascular o traumatismos.

Pero fue sobre todo por “les délires de négation” o deli-
rios de negación que llevan su nombre, descritos en un 
caso propio, por los que se ha perpetuado la memoria de 
Jules Cotard. Como ocurría con el síndrome de Capgras, 

Figura 4. Fotografía de Jules Cotard (1840-1889), médico militar francés 
que tuvo como uno de sus maestros a Charcot. Entre sus aportaciones más 
ilustres está el delirio de negación que lleva su nombre, en el que quien lo 
padece se cree muerto o inexistente, en su integridad o en partes corporales 
(imagen de dominio público).



L. C. Álvaro González

200

no todos los casos son secundarios a trastornos psicó-
ticos o depresiones graves. Están descritos asociados a 
orígenes muy diversos44, que incluyen los infecciosos 
(fiebre tifoidea, herpes, VIH), epilepsia del lóbulo tem-
poral, migraña, tumores del lóbulo parietal y, sobre todo, 
demencias degenerativas45. Se trata de una afectación 
preferentemente de las áreas temporoparietales, espe-
cialmente del lado no dominante. La consecuencia sería 
que el sujeto no asocia caras (y cuerpos) con la normal 
carga emotiva. Si esta ausencia de valencia emocional es 
con las caras de otros, estaríamos ante un síndrome de 
Capgras, en tanto que si es con la cara o anatomía propia, 
el resultado sería el de síndrome de Cotard. Son la con-
secuencia de una desconexión entre el giro fusiforme de 
la base temporal, que reconoce las caras, y la amígdala, 
que es la que les dota de valor emocional, de modo que 
se produciría una disociación cognitivo-emocional. Este 
mecanismo fue postulado por Ramachandran hace unos 
cuantos años46, existiendo ya entonces fundamentación 
anatomoclínica derivada de hallazgos adecuados me-
diante técnicas de imagen de SPECT47.

En Facebook se tienen cientos —a veces más de mil— 
amigos. Esto supone asociar lo emocional a sujetos en 
realidad no vistos o conocidos. Nos falta conocer el gesto 
revelador, la actuación brillante o torpe, el tono de voz del 
momento crítico, el olor o el roce que sólo el contacto real 
puede mostrar. Así que llamar amigo a alguien conocido 
en base a las pinceladas tan escasas que definen a un su-
jeto en la red es en realidad un síndrome “antisosias”, por 
atribuir familiaridad a lo que de hecho no conocemos. 
Se trata de un fenómeno social, que ha sabido ver Robert 
Sapolsky48. Estaríamos ante una disociación por exceso 
de confianza, que nos convierte en altamente vulnerables 
a los impostores. Es el auténtico reverso del Capgras: por 
manifestaciones, consecuencias y epidemiología, pues la 
ilusión de sosias es excepcional, mientras que el antiso-
sias de Facebook es alarmantemente común.

Campo abierto a la investigación en neurociencia histórica

En la exposición nos hemos limitado a describir la se-
miología, análisis y discusión de alteraciones de identi-
dad corporal que hemos ido descubriendo en la litera-
tura de los siglos XIX y XX. El estudio podría haber ido 
más allá. Así, podríamos haber llegado, por ejemplo, a 
la alteración corporal de El licenciado Vidriera, la novela 
ejemplar de Cervantes que ya ha sido analizada semioló-
gicamente49,50, igual que otras de sus obras51.

Asimismo, hay territorio inexplorado si nos adentrá-
ramos en el estudio de identidad que domina obras 
como Niebla (1914), de Miguel de Unamuno, en la que 
el personaje Augusto Pérez descubre que es de ficción 
al visitar precisamente a Miguel de Unamuno, a quien 
acusa de “nivolesco”, es decir, de ser otro personaje en la 
“niebla” de la existencia; o antes a Benito Pérez Galdós, 
cuyo personaje Máximo Manso de la novela El amigo 
Manso (1882) también se rebela contra el autor al ma-
nifestar como primera oración de la novela “Yo no exis-
to”52. Y sobre todo el estudio de la obra del siciliano Luigi 
Pirandello, estudioso privilegiado de la identidad como 
alienación en obras capitales como El difunto Matías 
Pascal (1906), Uno, ninguno y cien mil (1926) o la más 
conocida teatral Seis personajes en busca de autor (1906). 
Tuvo una influencia reconocida en Unamuno, sin duda 
“pirandelliano” en Niebla, no así en Galdós, por un asun-
to de simple cronología, por lo que, aunque esta técnica 
se atribuye a Pirandello, probablemente debiera ser antes 
que nada galdosiana, aunque el italiano la cultivara más 
ampliamente y no sepamos si leyó a Galdós53.

El estudio de investigación podría incluso ir más allá, 
buscando alteraciones comunes en la enfermedad de 
Alzheimer, extensamente citada en las literaturas de los 
últimos años. En ella se podrían localizar con facilidad 
alteraciones de identidad, sea esta ajena (prosopagnosia) 
o propia (autoprosopagnosia). Nuestro estudio, sin duda 
incompleto, puede ampliarse con estas sugerencias, que 
quedan como estímulo a la investigación del lector in-
quieto y curioso. De momento, nos conformaremos con 
el presente trabajo y con el próximo análisis de la semio-
logía del doble y del Doppelgänger.

Con el trabajo actual y con las investigaciones futuras 
potenciales estamos en el territorio de confluencia entre 
ciencias y humanidades, y más específicamente entre la 
neurociencia propia de la neurología clínica y la litera-
tura. Se trata de un extenso campo que ha demostrado 
las aportaciones y enriquecimiento mutuos entre áreas 
de conocimiento sólo en apariencia distantes. Así, y tal 
como se ha señalado, la literatura ha aportado descrip-
ciones clínicas que son pioneras por anteceder a las es-
trictamente clínicas incluso en décadas. Es tradicional el 
caso del síndrome de Pickwick o la parálisis de sueño11, 
antes literarias que médicas, o más recientemente la pre-
cisión de lo clínico y literario a la vez al lado del valor 
didáctico añadido de descripciones clínicas de la pluma 
de Maupassant (en relatos diferentes al aquí citado)3 o 
del también mencionado Galdós54. Sin la capacidad de 



Alteraciones de la identidad corporal en obras literarias de los siglos XIX y XX 

201

observación extraordinaria de escritores que carecían 
de formación clínica, su valor expresivo y artístico se-
ría sin duda menor. Y la medicina estaría privada de ese 
valor añadido didáctico que acabamos de mencionar. 
Asimismo, es destacable que el escritor se introduce en 
la experiencia mental de sufrimiento de sus personajes 
y, a la vez, en sus mecanismos de adaptación y supera-
ción; esta vivencia se trasladará en espejo al lector, que 
se hará conocedor de este fenómeno tan rico y complejo. 
También a la inversa: el estatuto moral de algunas obras 
literarias y de sus personajes es de valor moral indiscu-
tible para el lector, más aún si este es médico, por ser 
las descripciones referentes de conducta con valor actual 
en la praxis médica y neurológica43. Nos parece evidente 
que la mejora y el avance sociales, para los que la medi-
cina y el neurólogo son tan necesarios, solo se produci-
rán con la debida armonía si existe colaboración entre 
disciplinas que incluyan las humanidades. A la postre, el 
enriquecimiento es y será mutuo en el objetivo común 
de mejorar el pensamiento y la justicia social.

Conflicto de intereses 

El autor declara no tener ningún conflicto de intereses en 
relación con este trabajo y que no ha recibido ninguna 
financiación pública ni privada.

Bibliografía

1.	 Real Academia Española. Diccionario de la lengua española 
[Internet]. Madrid: Real Academia Española; © 2024 
[consultado 21 ene 2024]. Disponible en: https://dle.rae.es/.

2.	 Diccionario Etimológico Castellano en Línea [Internet]. 
Santiago de Chile: deChile.net; © 2021-2025. Etimología de 
CONCIENCIA; [consultado 21 ene 2024]. Disponible en: 
https://etimologias.dechile.net/?conciencia

3.	 Álvaro LC. Viaje neurológico por la conciencia. Madrid: 
Europa Ediciones; 2022.

4.	 Brazis PW, Masdeu JC, Biller J, eds. Localization in clinical 
neurology. Filadelfia: Lippincott Williams & Wilkins; 2021.

5.	 Dostoievski F. Los demonios. Madrid: Alianza Editorial; 
2016. [Dostoevsky F. Demons. Pevear R, Volokhonsky, L, 
tr. Nueva York: Knopf; 2000].

6.	 Tolstoy L. La muerte de Iván Ilich. Madrid: Alianza 
Editorial; 2005. . [Tolstoy L. The death of Ivan Ilyich. 
Edmonds R, tr. Londres: Penguin Books; 1995].

7.	 Luria A. Pequeño libro de una gran memoria: la mente de un 
mnemonista. Oviedo (ES): KRK Ediciones; 2009. [Luria A. 
The mind of a Mnemonist: a little book about a vast memory. 
Solotaroff L, tr. Nueva York: Basic Books Inc.; 1968].

8.	 Borges JL. Borges esencial. Madrid: RAE-ASALE; 2017. 
Las ruinas circulares; p. 39-44. [Borges JL. Labyrinths: 
selected stories & other writings. Irby JE, tr. Nueva York: 

New Directions; 1962. The circular ruins, p. 57-61].
9.	 Maupassant G. La folle. En: Contes sur le suicide. París: 

Éditions Allia; 2015. p. 39-44. [Maupassant G. The complete 
short stories of Guy de Maupassant. Dunne MW, tr. Nueva 
York: P.F. Collier and son; 1903. The mad woman, p. 271-
273].

10.	Capgras J, Reboul-Lachaux J. Illusions des ‘sosies’ dans 
un délire systématisé chronique. Bull Soc Clin Med Ment. 
1923;2:6-16.

11.	Herman J. An instance of sleep paralysis in Moby-Dick. 
Sleep. 1997;20:577-9. 

12.	Collins MN, Hawthorne ME, Gribbin N, Jacobson R. 
Capgras’ syndrome with organic disorders. Postgrad Med 
J. 1990;66:1064-7. 

13.	Bhatia MS. Capgras syndrome in a patient with migraine. 
Br J Psychiatry. 1990;157:917-8.

14.	Summers D. Believing your husband has been replaced by 
an impostor because you have a pituitary tumour. Br Med J 
(Clin Res Ed). 1984;289:699-700.

15.	Corlett PR, D’ Souza DC, Krystal JH. Capgras syndrome 
induced bay ketamine in a healthy subject. Biol Psychiatry. 
2010;68:1-2.

16.	Roane DM, Rogers JD, Robinson JH, Feinberg TE. Delusional 
misidentification in association with parkinsonism. J 
Neuropsychiatry Clin Neurosci. 1998;10:194-8.

17.	Burns A, Philpot M. Capgras’ syndrome in a patient with 
dementia. Br J Psychiatry. 1987;150:876-7.

18.	Josephs KA. Capgras syndrome and its relationship to 
neurodegenerative disease. Arch Neurol. 2007;64:1762-6.

19.	Cummings JL, Miller B, Hill MA, Neshkes R. Neuropsychiatric 
aspects of multi-infarct dementia and dementia of the 
Alzheimer type. Arch Neurol. 1987;44:389-93.

20.	Lhermitte J. Les phenoménes héautoscopiques, les 
hallucinations spéculaires, les hallucinations. Clinique et 
physiopathologie. París: G. Doin et Cie; 1951.

21.	Hécaen H, Green A. Sur l’ héautoscopie. L’ Encéphale. 
1957;46:581-94.

22.	Lukianowicz N. Autoscopic phenomena. AMA Arch 
Neurol Psyquiatry. 1958;80:199-220.

23.	Wholihan D. Seeing the light: end-of-the life experiences-
visions, energy surges, and other death bed phenomena. 
Nurs Clin North Am. 2016;51:489-500.

24.	Blanke O, Landis T, Spinelli S, Seek M. Out-of- body 
experiences and autoscopy of neurological origin. Brain. 
2004;127:243-58. 

25.	Arias M. Neurología del éxtasis y fenómenos aledaños: 
epilepsia extática, orgásmica y musicogénica. Fenómenos 
autoscópicos. Neurología. 2019;34:55-61.

26.	 Historia/Arte [Internet]. [s.l.]: Miguel Calvo Santos; [s.d.]. 
Hilma af Klint; 1 sep 2017 [consultado 24 ene 2024]. Disponible 
en: https://historia-arte.com/artistas/hilma-af-klint

27.	Binet A, Sollier A. Les hallucinations autoscopiques. 
L’ Année Psychologique. 1902;9:473-7.

https://etimologias.dechile.net/?conciencia
https://historia-arte.com/artistas/hilma-af-klint


L. C. Álvaro González

202

28.	Sacks O. An anthropologist on Mars. Londres: Picador; 
2012.

29.	Biblioteca Nacional Mariano Moreno. Borges, por 
Piglia [vídeo]. [s.l.]: Youtube; ©2025 [consultado 1 
feb 2025]. Disponible en: https://www.youtube.com/
playlist?list=PLZFywf-9AMzzgs1Y9yW2h61iNb7mTurnY

30.	Descartes R. Meditaciones metafísicas. Oviedo (ES): KRK 
Ediciones; 2024. Meditación segunda. De la naturaleza 
del espíritu humano; y que es más fácil de conocer que el 
cuerpo; p. 71-85.

31.	Pritchard D. Pritchard D. Scepticism: a very short 
introduction. Oxford: Oxford University Press; 2019. Is 
knowledge impossible?; p. 23-46. 

32.	Berrios GE, Luque R. Cotard’ s syndrome: analysis of 100 
cases. Acta Psychiatr Scand. 1995;91:185-8.

33.	Álvaro LC. Hallucinations and pathological visual 
perceptions in Maupassant’ s fantastical short histories: a 
neurological approach. J Hist Neurosci. 2005;14:100-15. 

34.	Walloch JE, Klauwer C, Lanczik M, Brockington IF, 
Kornhuber J. Delusional denial of pregnancy as a special 
form of Cotard’ s syndrome: case report and review of the 
literature. Psychopathology. 2007;40:61-4.

35.	Reiff A, Murach WM, Pfuhlmann B. Delusional paralysis: 
an unusual variant of Cotard’ s syndrome. Psychopathology. 
2003;36:218-20. 

36.	Ghaffari-Nejad M, Kerdegari M, Reihani-Kermani H. 
Self-mutilation of the nose in a schizophrenic patient with 
Cotard syndrome. Arch Iran Med. 2007;10:540-2.

37.	Voskuil PHA. Van Gogh’ s disease in the light of his 
correspondence. Front Neurol Neurosci. 2013;31:116-25. 

38.	Mir Fullana F. La enfermedad de Vicent van Gogh. Palma 
de Mallorca (ES): José J. de Olañeta, Editor; 2022.

39.	Hamon JM, Ginestet D. [Delusions of negation: 4 cases 
reports]. Ann Med Psychol (Paris). 1994;152:425-43. 

40.	Nejad AG, Anari AMZ, Pouya F. Effect of cultural themes 
on forming Cotard’ s syndrome: reporting  a case of 
Cotard’ s syndrome with depersonalization and out of 
body experience symptoms. Iran J Psychiatry Behav Sci. 
2013;7:91-3.

41.	Alighieri D. Divina Comedia. Madrid: Editorial Austral; 2008.
42.	Pearn J, Gardner-Thorpe C. Jules Cotard (1840-1889). 

His life and the unique syndrome which bears his name. 
Neurology. 2002;58:1400-3.

43.	Álvaro LC. Axel Munthe: a model of values for current 
neurological practice. Neurosci Hist. 2014;2:15-25.

44.	Debruyne H, Portzky M, Van den Eynde F, Audenaert 
K. Cotard’ s syndrome: a review. Curr Psychiatry Rep. 
2009;11:197-202.

45.	Conchiglia G, della Rocca G, Grossi D. When the body 
image becomes ‘empty’: Cotard’ s delusion in a demented 
patient. Acta Psychiatrica Scand. 2002;106:156-8.

46.	Ramachandran VS, Blakeslee S. Phantoms in the brain. 
Great Britain: Harper Perennial; 1998.

47.	Petracca G, Migliorelli R, Vázquez S, Starkstein SE. SPECT 
findings before and after ECT in a patient with major 
depression and Cotard’ s syndrome. J Neuropsychiatry Clin 
Neurosci. 1995;7:505-7. 

48.	Sapolsky R. To understand Facebook, study Capgras 
syndrome. This mental disorder gives us a unique insight 
into the digital age. Nautilus [Internet]. 27 oct 2016 
[consultado 1 feb 2025]. Disponible en: https://nautil.us/to-
understand-facebook-study-capgras-syndrome-236173/

49.	Cantón I. Saberes frágiles. El vidrio en El licenciado 
Vidriera, de Miguel de Cervantes. En: Ramírez Santacruz 
F, Sánchez Jiménez A, eds. Cervantes global. Madrid: 
Ediciones de Iberoamericana; 2022 [consultado 10 feb 
2025]. Disponible en: doi:10.31819/9783968693835_007

50.	Álvaro LC, Martín del Burgo Á. Autoscopia y trastornos 
de percepción corporal en “El licenciado Vidriera” de 
Cervantes: un caso de síndrome de girus angularis. 
Comunicación presentada en: LVIII Reunión Anual de 
la Sociedad Española de Neurología; 21-25 nov 2006; 
Barcelona, España.

51.	Ezpeleta D. Neurología en El Quijote de Cervantes: 
observaciones de un lector sorprendido. En: Martín Araguz 
A, ed. Neurología y arte. Madrid: Saned; 2005. p. 1-14. 

52.	Pérez Galdós B. El amigo Manso [Internet]. Alicante (ES): 
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes; [consultado 10 feb 
2025]. Disponible en: https://www.cervantesvirtual.com/
obra-visor/el-amigo-manso--0/html/ff5b9702-82b1-11df-
acc7-002185ce6064_4.html

53.	Pérez EB. Pirandello: las máscaras y nosotros [Internet]. 
San Francisco: Scribd Inc.; © 2025 [consultado 10 
feb  2025].  Disponible  en:  https://es.scribd.com/
document/381474213/Pirandello-Las-Mascaras-y-
Nosostros

54.	 Álvaro LC, Martín del Burgo A. Trastornos neurológicos en 
la obra de Benito Pérez Galdós. Neurología. 2007;22:292-300.

https://www.youtube.com/playlist?list=PLZFywf-9AMzzgs1Y9yW2h61iNb7mTurnY
https://www.youtube.com/playlist?list=PLZFywf-9AMzzgs1Y9yW2h61iNb7mTurnY
https://en.wikipedia.org/wiki/Phantoms_in_the_Brain
https://nautil.us/to-understand-facebook-study-capgras-syndrome-236173/
https://nautil.us/to-understand-facebook-study-capgras-syndrome-236173/
http://10.31819/9783968693835_007
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-amigo-manso--0/html/ff5b9702-82b1-11df-acc7-002185ce6
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-amigo-manso--0/html/ff5b9702-82b1-11df-acc7-002185ce6
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-amigo-manso--0/html/ff5b9702-82b1-11df-acc7-002185ce6
https://es.scribd.com/document/381474213/Pirandello-Las-Mascaras-y-Nosostros
https://es.scribd.com/document/381474213/Pirandello-Las-Mascaras-y-Nosostros
https://es.scribd.com/document/381474213/Pirandello-Las-Mascaras-y-Nosostros

	_Hlk220492245
	_Ref216170705
	_Ref216170716
	_Ref216170725
	_Ref216170733
	_Ref216170743
	_Ref216170753
	_Ref216170762
	_Ref216170781
	_Ref216170870
	_Ref216170914
	_Ref216170951
	_Ref216170959
	_Ref216170967
	_Ref216170974
	_Ref216170981
	_Ref216170989
	_Ref216170991
	_Ref216171004
	_Ref216171005
	_Ref216171016
	_Ref216171026
	_Ref216171034
	_Ref216171041
	_Ref216171052
	_Ref216171060
	_Ref216171067
	_Ref216171075
	_Ref216171112
	_Ref216171120
	_Ref216171129
	_Ref216171137
	_Ref216171146
	_Ref216171158
	_Ref216171165
	_Ref216171175
	_Ref216171184
	_Ref216171185
	_Ref216171197
	_Ref216171204
	_Ref216171213
	_Ref216171221
	_Ref216171233
	_Ref216171241
	_Ref216171249
	_Ref216171263
	_Ref216171271
	_Ref216171284
	_Ref216171292
	_Ref216171301
	_Ref216171302
	_Ref216171312
	_Ref216171321
	_Ref216171347
	_Ref216171375

